
Achintha Dahanayake



                La metamorfosi non è un cambiamento rumoroso, ma lento, silenzioso, quasi
invisibile. Come la terra che lavora sotto la superficie prima della primavera. 
In questo senso, la conversione cristiana può essere vista come una metamorfosi
spirituale: la persona non è semplicemente “migliorata”, ma rinnovata. 
San Paolo lo esprime chiaramente quando invita a “non conformarsi a questo mondo,
ma a lasciarsi trasformare (metamorphoústhe) rinnovando la mente” (Rm 12,2).
Il tempo di Quaresima che stiamo per vivere non ci chiede di diventare qualcun altro,
ma di riscoprire e ritrovare il nostro essere creati a immagine e somiglianza di Dio.
È tempo di potature, di deserti che fioriscono, di domande che scavano: che cosa deve
morire per far vivere il nuovo? L’inno ai Filippesi di san Paolo (2, 5-11) è un testo ricco di
significato e riflessione. Durante la Quaresima, la lettura di questo inno cristologico può
essere un momento di riflessione profonda e di preparazione per la celebrazione della
Pasqua. Paolo, in quest’ inno, presenta l'esempio di Cristo Gesù, il consacrato,
incoraggiando i filippesi a vivere in modo simile, esprimendo un profondo amore e
umiltà. L'inno è una rappresentazione della fede cristiana e della sua capacità di
superare le difficoltà e le tentazioni. La possibilità per l’uomo di realizzare e compiere un
percorso di rinascita e trasformazione in cui l’uomo stesso può andare oltre la sua stessa
forma per riscoprire il suo essere creatura amata. In questa avventura di Dio che in Gesù
incrocia la storia umana, anche il destino e il volto dell’uomo restano cambiati: l’uomo
diventa “il cristiano”. Di fronte ai limiti umani, la fragilità, il peccato e perfino la morte, le
sole soluzioni possibili non sono né la rassegnazione fatalistica né la ribellione a tutti i
costi. Il cammino percorso da Gesù fa balenare una terza soluzione: quella della
possibilità e opportunità di cambiamento e del dono. Donarsi agli altri come Cristo si è
donato a noi. Si tratta, in definitiva, di comprendere e vivere la su promessa: «chi vorrà
salvare la propria vita la perderà; ma chi la perderà per me e per il vangelo la salverà»
(Mc 8,35).

Ogni metamorfosi passa da una fase scomoda: il bozzolo. Un tempo sospeso, fragile, in
cui non si vola ancora ma non si striscia più. E forse i cambiamenti che stiamo vivendo —
personali, interiori, spirituali — non sono errori di percorso, ma segni che qualcosa sta
maturando. 
La Quaresima quindi ci ricorda che la conversione vera non è sempre istantanea, ma è
un processo e che la Pasqua arriva solo dopo aver avuto il coraggio di restare nel
processo stesso.

METAMORFOSI. 
TEMPO DI QUARESIMA, TEMPO DI CAMBIAMENTI

1

A
N
IM
A
ZIO

N
E



La Quaresima è tempo di metamorfosi, di cambiamento, di conversione perché è anche
tempo in cui possiamo testimoniare la carità.
Non di gesti eclatanti, ma di spostamenti interiori: dal centro ai margini, dal “mio” al
“nostro”, dall’indifferenza e impotenza alla responsabilità.

La carità trasforma perché costringe a uscire. Rompe un comodo equilibrio, mette in
discussione abitudini, priorità, sicurezze. Quando scegli di vedere realmente l’altro,
qualcosa in te cambia.

La Quaresima è una conversione dello sguardo. La metamorfosi quaresimale quindi
non avviene chiudendosi, ma aprendosi fino a farsi vulnerabili.
La Quaresima non prepara solo la Pasqua, prepara un modo nuovo di stare al mondo:
meno ripiegato, più abitabile per gli altri. Questo è un processo non con risultati
immediati ma che può radicalmente provocare un cambiamento. La carità come
metamorfosi non cambia i territori partendo dalle strutture: li cambia partendo dalle
relazioni. 

Quando una comunità assume la carità non come “servizio” ma come criterio,
succedono alcune trasformazioni concrete:

1. CAMBIA LO SGUARDO SUL TERRITORIO
 Il territorio non è più solo spazio da gestire, ma volti da riconoscere, incontrare,
ascoltare e accogliere.
Le fragilità non sono “problemi sociali da risolvere”, diventano storie con un nome.
Questo sposta le nostre priorità: si investe dove ci sono ferite, non dove c’è visibilità.

2. SI RICUCE IL TESSUTO COMUNITARIO
La carità genera prossimità. Mette in relazione chi normalmente non si incontra:
generazioni, culture, periferie e centri. Così il territorio smette di essere frammentato e
torna a essere abitato grazie all’impegno e alla promozione del volontariato.

3. NASCE UNA RESPONSABILITÀ CONDIVISA
 Quando la carità diventa stile, nessuno delega tutto a “qualcuno”: non al Comune, non
alla parrocchia, non alle associazioni non alla Caritas. Ogni persona si sente parte in
causa. Ed è qui che avviene la metamorfosi sociale.

2



4. CAMBIA IL LINGUAGGIO PUBBLICO
Meno contrapposizione, meno etichette, meno polarizzazioni, meno “noi contro loro”.
La carità educa alla complessità, a viverla e a disinnescare la logica del nemico. Questo,
nel tempo, modifica anche il clima politico e culturale di un territorio.

5. GENERA FUTURO
I territori muoiono quando nessuno se ne prende cura gratuitamente. La carità è l’unica
forza che crea futuro senza calcolarlo. È lenta, ma duratura. In questo senso la
Quaresima non è solo un tempo liturgico, ma un laboratorio di comunità: se la carità
trasforma le persone, le persone trasformate trasformano i luoghi.

Interroghiamoci:

In questo tempo di quaresima ci lasciamo trasformare dall’amore di Cristo?
I nostri gesti, i nostri sguardi hanno la stessa forza di quelli di Gesù quando guarda e
tocca le persone bisognose della sua misericordia?
La Caritas parrocchiale studia la "metamorfosi del sociale"? Con il nostro impegno e
la cura verso i poveri cambiano le comunità e in senso più ampio contribuiamo al
cambiamento culturale? In che modo? 
Abbiamo animato con la nostra testimonianza i nostri contesti (territorio e comunità)
rendendoli sempre più inclusivi e abitabili?
Disinneschiamo i conflitti presenti nei nostri contesti o creiamo polarizzazioni?
Le nostre relazioni partono da uno sguardo rivolto verso l’altro per poi aprirsi al
tutto?

PROPOSTA DI DISCUSSIONE PARTECIPATA PER RIFLETTERE SULLE DOMANDE

Brainwriting 
Modalità di brainstorming non verbale nella quale tutti scrivono tre idee relative
all’argomento da sviscerare. Quindi ognuno passa il biglietto con le sue idee alla persona
sulla destra (o sulla sinistra, a seconda di come ci si è messi d’accordo), che le elaborerà
aggiungendovi un elenco per punti o delle strategie creative. Dopo qualche minuto, tutti
passano di nuovo il biglietto finché i biglietti non hanno fatto il giro completo del tavolo.
Una volta che le idee sono state condivise con tutti, il gruppo apre la discussione e decide
quali sono le idee migliori da seguire. 

3



Questa tecnica può limitare due dei più grandi rischi insiti nel brainstorming, ovvero le
conversazioni non equilibrate e l’effetto ancoraggio, garantendo a tutti l’opportunità di
contribuire ed eliminando la tendenza ad avallare la prima idea. 

L’applicazione di questa modalità, per le riflessioni connesse alle domande, potrebbe
essere che il giro dei biglietti si faccia per ogni domanda e al termine di ognuna, si
condivide (si potrebbe anche dedicare un incontro per ogni domanda).
Il bello è che alla fine si ha la mappa di quello di cui si sta parlando, che è il risultato del
contributo di tutti. 
In questo caso la mappa dirà cosa il singolo e la comunità ha fatto e non ha fatto e quindi
si potrebbe elaborare una strategia animativa attenzionare il “cambiamento” e per
contribuire.

4



5

MOMENTO DI PREGHIERA

Trasformati dalla carità
Meditazione quaresimale sulla metamorfosi del cuore

PREG
H
IERA

               

      1. Accoglienza e segno iniziale

Guida:
In questo tempo di Quaresima siamo chiamati a cambiare forma, come il seme che si
lascia spezzare per diventare vita nuova. Come si legge nello statuto di Caritas Italiana:
“la testimonianza della carità … [è finalizzata] allo sviluppo integrale dell’uomo, della
giustizia sociale e della pace”. La carità quindi non solo cambia i singoli cuori, ma insegna
e trasforma comunità e società intere, producendo pace, giustizia e sviluppo umano
integrale. Ci mettiamo alla presenza di Dio, chiedendo un cuore disponibile alla
trasformazione. Signore, insegnaci un amore che non ferisce ma costruisce, perché solo
la carità genera pace vera.

      2. Invocazione

Signore, spesso desideriamo cambiare senza lasciarci toccare davvero. Donaci il coraggio
della metamorfosi, quella che nasce dall’amore vissuto e donato.

Tutti: Rendici nuovi, Signore.

      3. In ascolto della Parola di Dio

1 Giovanni 3,16-20
                  Da questo abbiamo conosciuto l'amore: Egli ha dato la sua vita per noi; quindi
anche noi dobbiamo dare la vita per i fratelli. Ma se uno ha ricchezze di questo mondo e
vedendo il suo fratello in necessità gli chiude il proprio cuore, come dimora in lui l'amore
di Dio? Figlioli, non amiamo a parole né con la lingua, ma coi fatti e nella verità. Da
questo conosceremo che siamo nati dalla verità e davanti a lui rassicureremo il nostro
cuore qualunque cosa esso ci rimproveri. Dio è più grande del nostro cuore e conosce
ogni cosa. 
          
                 (Breve silenzio)



6

PREG
H
IERA

Dopo la Parola di Dio 
“La pace non nasce dall’assenza di conflitti, ma da un cuore trasformato dall’amore fraterno.”
San Basilio Magno
(Silenzio)
Risonanza:
La pace è il frutto visibile di una metamorfosi invisibile: un cuore che ha imparato a non
vivere solo per sé.
“Il cuore misericordioso è un cuore che brucia d’amore per tutta la creazione: per gli uomini,
per gli animali, per ogni creatura.” Sant’Isacco di Ninive
(Silenzio)
Risonanza:
Quando la carità si allarga, il cuore cambia forma. Diventa spazio di pace, anche nel
mezzo delle ferite del mondo.

      4. Meditazione
La carità non è un’aggiunta alla nostra vita: è una forza che ci cambia forma. Quando
scegliamo di amare, qualcosa in noi muore e qualcosa nasce. Muore l’egoismo, nasce la
compassione. Muore l’indifferenza, nasce la responsabilità. La Quaresima è questo: non
un trucco esteriore, ma una metamorfosi interiore che rende il nostro volto più simile a
quello di Cristo.
(Silenzio prolungato)

      5. Gesto simbolico 
“La gloria di Dio è l’uomo vivente, e la vita dell’uomo è la visione di Dio.” Sant’Ireneo di Lione

Guida:
Ogni gesto di carità ci rende più vivi e rende il mondo un luogo più pacificato.

(Ogni partecipante riceve un piccolo foglietto su cui scrivere sia un gesto di carità che
può trasformare il proprio gruppo e la comunità sia come includere e rendere
protagonisti le persone più fragili).



7

PREG
H
IERA

      6. Preghiere dei fedeli
Guida: Preghiamo dicendo: Trasformaci nella carità.

Quando il nostro amore è stanco e calcolatore…
Quando vediamo il bisogno ma giriamo lo sguardo…
Quando la carità ci costa fatica e tempo…
Quando l’amore ci cambia più di quanto vorremmo…

Tutti: Trasformaci nella carità.

      7. Preghiera conclusiva
Signore Gesù,
Tu hai amato fino a cambiare forma:
da servo a dono,
da pane spezzato a vita per tutti.
Fa’ che questa Quaresima
 sia per noi un passaggio,
 una metamorfosi vera,
 un amore che diventa gesto.
Amen.

      8. Preghiere per la meditazione personale
Donaci, Signore,
un cuore inquieto finché non diventa solidale.
Trasformaci in profeti della tenerezza,
capaci di disarmare il mondo
con la forza fragile della carità.  (Tonino Bello)

Signore, converti il nostro cuore:
liberalo dalla paura che chiude,
dall’egoismo che divide,
dall’indifferenza che spegne la pace.
Donaci un cuore capace di ascolto,
perché dalla carità nasca un mondo nuovo. (Carlo Maria Martini)



8

PREG
H
IERA

Dio della pace,
insegnaci l’arte lenta della trasformazione,
quella che passa dai piccoli gesti,
dall’attenzione all’altro,
dal pane condiviso.
Solo chi ama davvero
diventa uomo di pace. (Enzo Bianchi)

Signore, sciogli il nostro cuore di pietra
 e rendilo cuore di carne,
 capace di compassione e misericordia.
 Solo un cuore trasformato
 può seminare pace. (Papa Francesco)



9

M
A
TERIA

LI

                    Vi proponiamo alcuni suggerimenti utili per animare i gruppi e le comunità sui
temi proposti:

Poesia
La poesia "Un’armonia mi suona nelle vene" di Alda Merini esplora il tema della
metamorfosi e della rinascita. Attraverso il mito di Apollo e Dafne, la poetessa esprime il
dolore e la meraviglia del processo di trasformazione, invitando a guardare la vita con un
rinnovato stupore. La poesia affronta temi di fragilità e identità, evidenziando come la
sofferenza possa portare a una rinascita profonda e luminosa.

“Un’armonia mi suona nelle vene” di Alda Merini

Un’armonia mi suona nelle vene,
allora simile a Dafne
mi trasmuto in un albero alto,
Apollo, perché tu non mi fermi.
Ma sono una Dafne
accecata dal fumo della follia,
non ho foglie nè fiori;
eppure mentre mi trasmigro
nasce profonda la luce
e nella solitudine arborea
volgo una triade di Dei.

Canzoni
La canzone "Mattino di Luce" dei Subsonica parla della necessità di trasformazione e di
liberazione da ruoli di genere. Essa affronta temi di instabilità, disforia e la ricerca di
pace. Il brano esprime il desiderio di cambiare la propria identità e di vivere pienamente
nel genere in cui si identifica, affrontando pregiudizi e insicurezze.

“Il Vangelo di Giovanni" dei Baustelle, tratta dall'album L'amore e la violenza (2017), è
una riflessione nichilista e poetica sull'identità, la sofferenza e la ricerca di senso nel
mondo contemporaneo. Il brano utilizza il testo sacro come metafora di una verità
profonda e irraggiungibile, esplorando la complessità dell'esistenza e la necessità di
resistere alla violenza della vita. 



10

M
A
TERIA

LI

                  Ecco i punti chiave del significato:
Identità e Sofferenza: Il brano affronta la difficoltà di sentirsi allineati col mondo,
citando riferimenti filosofici come Schopenhauer e il dolore esistenziale.
Contesto Contemporaneo: Descrive un "Cristo moderno" che faticherebbe a trovare il
suo posto, suggerendo un parallelo tra la sofferenza attuale e la necessità di una
"resurrezione" laica.
Resistenza: Interpreta la vita come un atto di resistenza, in cui la sensibilità diventa una
forma di battaglia.
"Il Vangelo di Giovanni" rappresenta la vera identità del protagonista, che cerca di
liberarsi da condizionamenti e credenze false. 
Il testo, scritto da Francesco Bianconi, si distingue per il tono malinconico e allo stesso
tempo combattivo, tipico della poetica della band.

Film
“The Tree of Life” (Terrence Malick, 2011) è un film-meditazione. Non va “capito” nel
senso classico, ma attraversato. Un film che divide così tanto perché non segue una
narrazione classica, usa le immagini come preghiere e soprattutto chiede allo spettatore
di mettersi in ascolto. Il film parla della crescita spirituale dell’essere umano, divisa tra
due forze fondamentali: la Via della Natura e la Via della Grazia.
Questa opposizione viene dichiarata all’inizio ed è la chiave di tutto.
Natura vs Grazia

Natura → forza, controllo, ambizione, paura, sopravvivenza 
       (il padre: autorità, rigidità, aspettative)

Grazia → amore, accettazione, perdono, apertura
       (la madre: dolcezza, fiducia, compassione)
Jack, il protagonista, cresce lacerato tra queste due vie. La sua metamorfosi spirituale
nasce proprio da questo conflitto.
L’infanzia come luogo sacro: L’infanzia non è nostalgia: è origine morale e spirituale.
Ogni piccolo gesto (la rabbia, la colpa, il primo atto di crudeltà) è una iniziazione. Il
famoso sussurro: “Come ti ho perso?” non è solo rivolto al fratello morto, ma
all’innocenza, a Dio, a se stesso.
Il cosmo e il senso della vita: Le sequenze cosmiche (nascita dell’universo, dinosauri,
oceani) non sono “estetica gratuita” ma mettono il dolore umano in una scatola cosmica
e suggeriscono che la sofferenza non è un errore ma è parte della creazione. Il gesto del
dinosauro che risparmia l’altro è cruciale: la grazia esiste prima dell’uomo.



11

M
A
TERIA

LI

L’adulto: la frattura. Jack adulto (Sean Penn) vive nel vuoto: successo senza senso, ordine
senza pace, memoria senza riconciliazione. La crescita spirituale non è diventare forti,
ma riconnettersi.
Il finale: riconciliazione. La spiaggia non è un luogo reale: è uno spazio spirituale.
Dove tempo, vita e morte si ricompongono. Dove Jack perdona, si perdona e la grazia
non cancella il dolore, lo trasfigura.

Il significato profondo. Il film dice che diventare umani significa: accettare la perdita,
scegliere l’amore anche quando fa male, smettere di controllare tutto. La vera crescita
spirituale non è vincere sulla natura, ma integrarla con la grazia.



SERVIZIO ANIMAZIONE E VOLONTARIATO DI CARITAS ITALIANA

SERVIZIO COMUNICAZIONE DI CARITAS ITALIANA

testi a cura di

impaginazione e grafica a cura di

in copertina: “HOMESICK”, opera del fotografo cingalese, paesaggista e concettuale, Achintha Dahanayake. 


